
O Covid-19 nos faz descobrir espírito no 
cosmos, no ser humano e em Deus
Vivemos numa época particularmente anêmica de espírito. A falta de políticas 
governamentais por parte do atual Presidente para atacar o Covid-19 mostra mais que falta de 
empatia e de solidariedade para com os mais de cem mil mortos. Mostra, o que é mais grave, 
a falta de espírito. Parece que o presidente vive ainda no estágio pré-humanos, dos primatas. 
Não cuida nem ama a vidau, a vida de seu povo.

Acresce ainda que  cultura do capital que se funda no consumo afogou o espírito na 
materialidade opaca. E sem espírito perdemos o que há de melhor em nós: a comunicação 
livre, a cooperação solidária, a compaixão amorosa, o amor sensível e a sensibilidade cordial 
pelo outro lado de todas as coisas, de onde nos vêm mensagens de beleza, de grandeza, de 
admiração, de respeito, de veneração e de transcendência.

Há uma das festas da tradição cristãs, das mais importantes,  Pentecostes, na qual os cristãos 
celebram a irrupção do Espírito sobre amedrontados seguidores de Jesus. Transformou-os em 
corajosos mensageiros de sua mensagem libertadora, alcançando-nos a nós até os dias de 
hoje. Nesse momento trágico de afogamento do espírito que é o mesmo que o assassinato da 
vida, deixada por conta de um vírus, que o atual Presidente negacionista desconsidera como 
um simples gripe, cabe uma reflexão sobre o espírito em minúsculo e sobre o Espírito em 
maiúsculo.

O espírito: primeiro no universo depois em nós

Somos singularmente portadores de grande energia. É o espírito em nós. O espírito, na 
perspectiva da nova cosmologia (a ciência que estuda o surgimento do universo, sua 
expansão e evolução, para onde se dirige, qual é seu sentido e nosso lugar dentro deste 
processo), é tão ancestral quanto o cosmos. Espírito é aquela capacidade que os seres, mesmo 
os mais originários, como os hádrions, os topquarks, os prótons e os átomos tem de se 
relacionarem, trocarem informações e de criarem redes de inter-retroconexões, responsáveis 
pela unidade complexa do todo. É próprio do espírito criar unidades cada vez mais altas e 
elegantes.

O espírito primeiramente está no mundo; somente depois está em nós. Entre o espírito de uma 
árvore e nós a diferença não é de princípio. Ambos são portadores de espírito. A diferença 
reside no modo de sua realização. Em nós seres humanos, o espírito aparece como 
autoconsciência e liberdade.Na árvore por sua vitalidade e relações com o solo, com os raios 
solares, as energias da Terra e do cosmos; ela sente, se relaciona, se nutre e nutre a própria 
natureza sequestrando CO2 e dando-nos oxigênio sem o qual não vivemos.

Espírito humano é aquele momento da consciência em que ela se sente parte de um todo 
maior, capta a totalidade e a unidade e se dá conta de que um fio liga e religa todas as coisas, 
fazendo com que sejam um cosmos, e não um caos. Como se relaciona com o Todo, o 
espírito em nós nos faz sermos um projeto infinito, uma abertura total ao outro, ao mundo e a 
Deus.



Portanto, a vida, a consciência e o espírito pertencem ao quadro geral das coisas, ao universo, 
mais concretamente: à nossa galáxia, à Via-Láctea, ao sistema solar e ao planeta Terra, ao 
local onde vivemos. Para que tivessem surgido, foi preciso uma calibragem refinadíssima de 
todos os elementos, especialmente das assim chamadas constantes da natureza (velocidade da 
luz, as quatro energias fundamentais, a carga dos elétrons, as radiações atômicas, a curvatura 
do espaço-tempo entre outras). Se assim não fosse não estaríamos aqui escrevendo sobre isso.

Refiro apenas um dado do  livro do astrofísico e matemático Stephen Hawking intitulado 
“Uma breve história do tempo” (2005): ”Se a carga elétrica do elétron tivesse sido 
ligeiramente diferente, teria rompido o equilíbrio da força eletromagnética e gravitacional nas 
estrelas e ou elas teriam sido incapazes de queimar o hidrogênio e o hélio, ou então não 
teriam explodido. De uma maneira ou de outra a vida não poderia existir” (p. 120). A vida 
pertence, pois, ao quadro geral das coisas e a vida possuída pelo espírito.

O princípio andrópico fraco e forte

Para conferir alguma compreensão a essa refinada combinação de fatores, criou-se a 
expressão “princípio andrópico” (que tem a ver com o homem). Por ele se procura 
responder a esta pergunta que naturalmente colocamos: por que as coisas são como são? A 
resposta só pode ser: se fosse diferente nós não estaríamos aqui. Respondendo assim não 
cairíamos no famoso antropocentrismo que afirma: as coisas só têm sentido quando 
ordenadas ao ser humano, feito centro de tudo, rei e rainha do universo?

Há esse risco. Por isso os cosmólogos distinguem o princípio andrópico forte e fraco. O forte 
diz: as condições iniciais e as constantes cosmológicas se organizaram de tal forma que, num 
dado momento da evolução, a vida e a inteligência deveriam necessariamente surgir. Essa 
compreensão favoreceria a centralidade do ser humano. O princípio andrópico fraco é mais 
cauteloso e afirma: as prá-condições iniciais e cosmológicas se articularam de tal forma que a 
vida e a inteligência poderiam surgir. Essa formulação deixa aberto o caminho da evolução 
que demais a mais é regida pelo princípio da indeterminação de Heisenberg e pela 
autopoiesis dos biólogos chilenos Maturana–Varela.

Mas olhando para trás, nos bilhões de anos, constatamos que de fato assim ocorreu: há 3,8 
bilhões de anos surgiu a vida e há uns quatro milhões de anos, a inteligência. Nisso não vai 
uma defesa do “desenho inteligente” ou  da mão da Providência divina. Apenas que o 
universo não é absurdo. Ele vem carregado de propósito. Há uma seta do tempo apontando 
para frente. Como afirmou o astrofísico e cosmólogo Feeman Dyson: ”parece que o 
universo, de alguma maneira, sabia que um dia nós iríamos chegar” e preparou tudo para que 
pudéssemos ser acolhidos e fazer o nosso caminho de ascensão no processo 
evolucionário.Curiosamente, quando no processo da evolução apareceram as flores (antes era 
tudo verde),nesse momento surgiu nosso ancentral. Parece que o universo e Deus lhe 
prapararam um berço de flores para enfatizar a alta qualidade deste ser que estava iniciando 
sua jornada pelos séculos até chegar a nós.

O universo autoconsciente e portador e espírito

O grande matemático e físico quântico Amit Goswami, que muito vem ao Brasil, sustenta a 
tese de que o universo é autoconsciente (O universo autoconsciente, Record 2002). No ser 
humano ele conhece uma emergência singular pela qual o próprio universo através de nós se 
vê a si mesmo, contempla sua majestática grandeza e chega a uma certa culminância.



Cabe ainda considerar que o cosmos está em gênese, não está pronto, está ainda se 
autoconstruindo e em expansão contínua. Cada ser mostra uma propensão inata a irromper, 
crescer e irradiar. O ser humano também. Apareceu no cenário quando 99,96% de tudo já 
estava pronto. Ele é expressão do impulso cósmico para formas mais complexas e altas de 
existência.

Alguns aventam a ideia: mas não seria tudo puro acaso? O acaso não pode ser excluído, como 
mostrou Jacques Monod no seu livro O acaso e a necessidade, o que lhe valeu o prêmio 
Nobel em biologia. Mas ele não explica tudo. Bioquímicos comprovaram que para os 
aminoácidos e as duas mil enzimas subjacentes à vida pudessem se aproximar, constituir uma 
cadeia ordenada e formar uma célula viva seriam necessários trilhões e trilhões de anos. 
Portanto, mais tempo do que o universo e a Terra possuem de fato, que é de 13,7 bilhões de 
anos. O recurso ao acaso é dar honra à ignorância. Melhor é dizer  que não sabemos.

Dizendo de forma mais exata: o recurso ao acaso mostre apenas nossa incapacidade de 
entender ordens superiores e extremamente complexas como a consciência, a inteligência, o 
afeto e o amor. Nesse sentido, talvez a visão de Pierre Teilhard de Chardin do universo, 
segundo a qual este mais e mais se complexifica e, assim, permite a emergência da 
consciência e da percepção de um ponto Ômega da evolução na direção do qual estamos 
viajando, seja mais adequada para expressar a dinâmica mesma do universo.

Não seria melhor calarmos reverentes e respeitosos diante do mistério da existência e do 
sentido do universo?

Depois dessas reflexões, já estamos habilitados a abordar a dimensão teológica do espírito 
como  Espírito Criador.

O Espírito Criador e a cosmogênese

Como não podia deixar de ser, Deus também é incluído na dimensão do espírito. E por 
excelência. Está presente na primeira página da Bíblia quando se narra a criação do céu e da 
terra. Diz-se que sobre o touwabohu, isto é, sobre o caos, melhor, sobre as águas primitivas 
“soprava um ruah (um vento, uma energia) impetuoso” (Gn 1,2). Daquele caos tirou todas as 
ordens: os seres inanimados, os animados e o ser humano. A este, tirado do pó como todos os 
demais, Deus “soprou-lhe nas narinas o ruah de vida, o espírito, e ele tornou-se um ser vivo”  
(Gn 2,7). É no capítulo 37 de Ezequiel que irrompe, de forma insuperavelmente plástica, a 
força vital do espírito. Quando este vem, os ossos ressequidos ganham carne e se 
transformam em vida.

Também as expressões mais altas do ser humano são atribuídas à presença do espírito nele, 
como a sabedoria e a fortaleza (Is 11,2), a riqueza de ideias (Jo 32,28), o senso artístico (Ex 
28,3), o desejo ardente de ver Deus e o sentimento de culpa e a consequente penitência (Ex 
35,21; Jr 51,1; Esd 1,1; Es 26,9; Sl 34,19; Ez 11,19; 18,31).

Deus “tem” espírito

Essa força criadora e vivificadora é eminentemente possuída por Deus. As Escrituras falam 
com frequência do espírito de Deus (ruah Elohim). Ele é dado a Sansão para ter força 
portentosa (Jz 14,6; 19,15), aos profetas para terem coragem de denunciar em nome dos 



pobres da Terra as injustiças que padecem, para enfrentar o rei, os poderosos e anunciar-lhes 
o juízo de Deus.

Especialmente no judaísmo inter-testamentário, esperava-se para os fins dos tempos a efusão 
do espírito sobre toda a criatura (Jl 2,28-32; At 2, 17-21). O Messias será “forte no espírito” e 
virá dotado de todos os dons do espírito (Is 11,1ss).

É nesse contexto do judaísmo tardio que surge a tendência de personificar o espírito. Ele 
continua sendo uma qualidade da natureza, do ser humano e de Deus. Mas sua ação na 
história é tão densa que começa a ganhar autonomia. Assim se diz, por exemplo, que “o 
espírito exorta, se aflige, grita, se alegra, consola, repousa sobre alguém, purifica, santifica e 
enche o universo”. Jamais se pensa nele como criatura, mas como algo do mundo de Deus 
que, quando se manifesta na vida e na história, tudo transforma.

O Espírito é Deus, Deus é Espírito

A compreensão começou a mudar quando se cunhou uma expressão decisiva:”espírito de 
santidade” ou “espírito santo”. Essa formulação guarda certa ambiguidade, pois pode-se dizer 
espírito santo para se evitar dizer o nome de Deus (coisa que  os judeus até hoje, por respeito, 
evitam) como pode-se significar o próprio Deus. Para a mentalidade hebraica, “santo” é o 
nome por excelência de Deus, o que equivale dizer na compreensão grega: Deus como 
transcendente, distinto de todo e qualquer ser da criação.

Em resumo, podemos afirmar: pela palavra espírito (ruah) aplicado a Deus (Deus “tem” 
espírito, Deus envia o seu espírito, o espírito de Deus) os judeus expressavam a seguinte 
experiência: Deus não está atado a nada; irrompe onde quer; confunde planos humanos; 
mostra uma força à qual ninguém pode resistir; revela uma sabedoria que torna estultície todo 
o nosso saber. Assim, Deus se mostrou aos líderes políticos, aos profetas, aos sábios, ao 
povo, especialmente, em momentos de crise nacional (Jz 6,33; 11, 29; 1 Sam 11,6).

Assim como é dado ao rei para que governe com sabedoria e prudência, no caso o rei Davi (1 
Sam 16,13),  (oxalá o dê ao presidente anti-espírito que nos (des)governa) será dado também 
ao servo sofredor, destituído de toda pompa e grandiloquência (Is 42,1). Em Is 61,1 diz-se 
explicitamente: ”o espírito de Javé está sobre mim porque Javé me ungiu… para anunciar a 
libertação dos cativos e a boa-nova para os pobres”, texto que Jesus aplicará a si na sua 
primeira aparição na sinagoga de Nazaré (Lc 4, 17-21). Por fim, o espírito de Deus não 
sinaliza apenas sua ação inovadora no mundo, mas aponta para o próprio ser de Deus. O 
espírito é Deus. E Deus é  Espírito. Como Deus é santo, o Espírito será o Espírito Santo.

O Espírito Santo penetra tudo, abarca tudo, está para além de qualquer limitação. “Para onde 
irei para estar longe de teu Espírito? Para onde fugirei a fim de estar longe de tua face? Se eu 
escalar os céus, aí estás, se me colocar no abismo, também aí estás” (Sl 139,7) Até o mal não 
está fora de seu alcance. Tudo o que tem a ver com mutação, ruptura, vida e novidade tem a 
ver com o espírito. O Espírito Santo está tão unido à história que ela de profana se transforma 
em história santa e sagrada.

O Espírito num mundo sem espírito e em degradação

Hoje sentimos a urgência da irrupção do Espírito Santo como na primeira manhã da criação. 
A Carta da Terra, face à crise mundial ecológica, com energias negativas que nos podem 



arrastar ao abismo, afirma: “Como nunca antes da história, o destino comum nos conclama a 
buscar um novo começo. Isso requer uma mudança na mente e no coração. Requer um novo 
sentido de interdependência global e de responsabilidade universal… Temos ainda muito a 
aprender a partir da busca conjunta por verdade e sabedoria (final)”]

O Papa Francisco diz igualmente em sua encíclica “sobre o cuidado da Casa Comum:”Nunca 
maltratamos e ferimos a Casa Comum como nos último dois séculos(n. 53). Se “não 
mudarmos nosso estilo de vida insustentável- continua- só poderemos desembocar nas 
catástrofes”(n.161).

Cabe ao Espírito iluminar nossa mente e transformar nosso coração. Se fizermos essa 
conversão, dificilmente escaparemos das ameaças que pesam sobre o sistema-vida e sistema-
Terra. Cabe ao Espírito a capacidade de transformar o caos destrutivo em caos criativo, como 
operou no primeiro momento do Big Bang. Ele pode transformar a tragédia como a atual do 
Covid-19 numa crise acrisoladora que nos permite dar um salto de qualidade rumo a uma 
nova ordem, mais alta, mais humana, mas cordial, mais amorosa e mais espiritual. O 
universo, a Terra e cada um de nós somos templos do Espírito. Ele não permitirá que seja 
desmantelado e destruído. Esse pedido é urgente para a atual situação quando a Terra como 
um todo é atacada por um vírus letal que está dizimando milhares de vidas.

Importa suplicar ao Espírito: Vem, Espírito Criador! Renove a face da Terra, aqueça nossos 
corações e rasgue um horizonte de sentido e de esperança para a nossa realidade humana 
desumanizada e agora posta sob o risco de milhares desaparecerem vitimas da intrusão do 
Covid-19. A ciência, a técnica a vacina são fundamentais. Mas apenas com elas não está 
garantido que evitemos voltar ao que era antes. Para isso precisamos de outro espírito que dê 
centralidade ao que conta: a vida, a cooperação, a interdependência, a generosidade e o 
cuidado para com a natureza e para uns para outros. Se não fizermos esta viragem 
paradigmática, podemos  ser atacados novamente e de forma ainda mais letal.

Leonardo Boff é ecoteólogo, um dos redatores da Carta da Terra e escritor e escreveu:”O 
Covid-19: o contra-ataque da Terra contra a Humanidade” a sair em breve pela Editora 
Vozes, 2020.


